
EL MAL EN ESCENA: LAS MÁSCARAS DEL
DEMONIO EN LAS COMEDIAS BARROCAS 

DEL SIGLO DE ORO 





CARLOS ROLDÁN LÓPEZ 

EL MAL EN ESCENA: LAS MÁSCARAS DEL
DEMONIO EN LAS COMEDIAS BARROCAS 

DEL SIGLO DE ORO 

EDITORIAL SINDÉRESIS 
2025 



1ª edición, 2025 

© Carlos Roldán López 

© 2025, Editorial Sindéresis 
Calle Princesa, 31, planta 2, puerta 2 – 28008 Madrid, España 
 info@editorialsinderesis.com 
 www.editorialsinderesis.com 

ISBN: 979-13-87929-39-8 
Depósito legal: M-27882-2025 
Produce: Óscar Alba Ramos 

Impreso en España / Printed in Spain 

Reservados todos los derechos. De acuerdo con lo dispuesto en el código Penal, podrán ser 
castigados con penas de multa y privación de libertad quienes, sin la preceptiva autoriza-
ción, reproduzcan o plagien, en todo o en parte, una obra literaria, artística o científica, 
fijada en cualquier tipo de soporte. 



A Sara Ballesteros, gran amiga y mejor actriz 
A Sara somos@agua, por inspirar mis clases y su activismo universal 

A Liuba, Aurora, Patricia, Rey, y Gael, por la amistad reencontrada 
A Odette, una niña mágica. 





7 

INDICE 

Prólogo ...................................................................................................... 9 

Introducción ............................................................................................ 15 

I. Estado de la cuestión ......................................................................... 19 

I.1. El arte de la dramaturgia en el Siglo de Oro ........................................... 19 

I.2. Antecedentes en el medioevo ................................................................. 19 

I.3. El demonio en la dramaturgia española del Siglo de Oro ....................... 21 

I.4. Articulación presencia-latencia del demonio ......................................... 26 

I.5. El pacto fáustico ..................................................................................... 28 

I.6. Las comedias de santos como subgénero ................................................ 32 

I.7. El auto sacramental ............................................................................... 34 

I.8. Entre la profanación y la transgresión ................................................... 35 

I.9. Apariencia y discursividad del demonio en la comedia nueva .............. 37 

I.10. Impacto de los demonios de El Bosco .................................................... 41 

I.11. La comicidad como elemento vital de la producción áurea .................. 43 

Capítulo 1. Las máscaras del demonio en las comedias de 
Lope de Vega ............................................................................................ 47 

1.1. Característcas de la comedia nueva de Lope de Vega ............................ 48 

1.2. La gran columna fogosa, San Basilio el Magno ...................................... 51 

1.3. El peregrino en su patria ....................................................................... 56 

1.4. El Antecristo .......................................................................................... 59 

1.5. La famosa comedia del nuevo mundo descubierto por Cristóbal Co-
lón ................................................................................................................ 61 

1.6. Otras comedias hagiográficas ................................................................ 66 

1.7. Crítica a las comedias de santos de Lope de Vega .................................. 70 



Capítulo 2. El demonio en la dramaturgia de Mira de Ames-
cua y Agustín Moreto ............................................................................ 75 

2.1. Mira de Amescua ................................................................................... 82 

2.1.1. El esclavo del demonio ............................................................. 85 

2.1.2. El rico avariento ........................................................................ 91 

2.1.3. El ermitaño galán y la mesonera del cielo ............................. 96 

2.2. Agustín Moreto ...................................................................................... 99 

2.2.1. Caer para levantar ..................................................................... 110 

2.2.2. Santa Rosa del Perú ................................................................... 113 

Capítulo 3. Las máscaras del demonio en las comedias de 
Calderón de la Barca .............................................................................. 119 

3.1. El mágico prodigioso .............................................................................. 120 

3.2. Las cadenas del demonio ....................................................................... 130 

3.3. No hay cosa como callar ........................................................................ 132 

3.4. El veneno y la triaca .............................................................................. 135 

3.5. El día mayor de los días ......................................................................... 139 

3.6. El demonio en los autos sacramentales.................................................. 143 

Capítulo 4. El demonio en el teatro novohispano .......................... 151 

4.1. Características del teatro novohispano ................................................. 153 

4.2. El diablo en la Comedia de los Reyes ...................................................... 179 

4.3. La educación de los hijos ....................................................................... 181 

4.4. Visión retrospectiva ............................................................................... 184 

Aviso a navegantes en la era de la Inteligencia Artificial ...........187  
Marcador no definido. 

Referencias Bibliográficas.................................................................... 197 



9 

PRÓLOGO 

EL ARTIFICIO DEL ABISMO: PENSAR EL MAL EN EL 
TEATRO DEL SIGLO DE ORO 

LIUBA GONZÁLEZ CID (URJC) 

Zeus fulmina con su rayo a la madre mortal, y de esa incandescencia 
trágica solo queda un vestigio palpitante: un hijo no nacido, rescatado a toda 
prisa y cosido en el muslo del dios. Así gesta Zeus a Dioniso, en un acto que 
es a la vez sublime y absurdo. Del muslo herido del padre de los dioses nace 
un dios nuevo, Dioniso, portando la risa y el delirio como antorchas. Es una 
gestación ridícula a los ojos de la razón, un nacimiento imposible que solo 
el artificio divino explica: el cuerpo del dios suple el vientre humano per-
dido. Como sombra del rayo queda la máscara de Dioniso, dios doblemente 
nacido, que cubrirá con su sonrisa frenética el misterio de esa segunda vida. 
En la teatralidad primordial de este mito, la máscara se consolida como me-
diadora entre lo divino y lo humano: si la visión directa de Zeus calcina, el 
teatro surge como distancia sagrada, artificio nacido del relámpago para 
que los hombres puedan mirar lo imposible sin perecer. Dioniso, cosido en 
la herida de Zeus, es ya alteridad encarnada, dios otro desde su origen: niño 
mortal y dios inmortal, actor primero de una escena donde la verdad nece-
sita disfraz para revelarse. La máscara teatral, nacida de aquel relámpago 
original, funda la posibilidad misma de la escena: revela y oculta, hiere y 
sana, permitiendo que la representación del mundo —y del Mal que en él 
acecha— sea posible sin destruirnos. 

Siglos después de los mitos olímpicos, en el Barroco del Siglo de Oro es-
pañol, el teatro retomó aquel espíritu dionisíaco de la máscara encarnada 
entre el bien y el mal. En plena Contrarreforma, bajo la atenta mirada de la 
ortodoxia católica, los dramaturgos de los siglos XVI y XVII idearon mil re-
cursos para representar al Demonio sin traspasar los límites de la censura: 
travestido de fraile o de mendigo, envuelto en harapos o ataviado con 



CARLOS ROLDÁN LÓPEZ 

10 

elegantes ropajes cortesanos, grotesco bufón o caballero sombrío, el Mal 
adoptó máscaras múltiples en la imaginación barroca. No es extraño, por 
ello, que autores como Tirso de Molina, Mira de Amescua, Calderón de la 
Barca o Lope de Vega—cada uno desde su propio lenguaje dramático— in-
corporaran con naturalidad al diablo en sus tramas: unas veces disfrazado 
para tentar, otras como figura doctrinal o como presencia burlona, motor 
de la acción. La escena áurea, heredera de la tradición medieval de morali-
dades y autos sacramentales, conjuró lo demoníaco con la seguridad de po-
der exorcizarlo con el último aplauso al término del remate festivo de la 
mojiganga. Cada comedia fue así un ensayo general del infierno domesti-
cado: una posibilidad de dar rostro al Mal –ridiculizarlo, dialogar con él, in-
cluso otorgarle la palabra– una negociación con la otredad maligna para 
comprenderla y derrotarla simbólicamente. 

En este rico contexto escénico e ideológico se inscribe la investigación 
de Carlos Roldán López, cuya obra El Mal en escena: Las máscaras del demo-
nio en las comedias barrocas del Siglo de Oro examina con rigor filosófico y 
sensibilidad crítica la presencia del diablo en el corpus teatral, atendiendo 
a las formas en que el Siglo de Oro articula —en plena encrucijada de mo-
dernidad— sus tensiones morales, estéticas y culturales. Roldán López no se 
contenta con un inventario erudito de apariciones demoniacas en el teatro 
áureo; va más allá, leyendo al demonio como una categoría crítica en sí 
misma, un símbolo poliédrico que permite desentrañar las tensiones mora-
les, estéticas y políticas del Barroco –y por extrapolación, de nuestra propia 
actualidad. Para Roldán, el demonio escénico es mucho más que un perso-
naje folclórico o teológico: es un actante cuya función revela las grietas y 
anhelos del alma humana en cada trama. Su enfoque filosófico nos anima a 
comprender el personaje del diablo como idea, no solo como ente mitoló-
gico: cada máscara que el Mal adopta en escena encierra un significado, un 
comentario velado sobre la condición humana, el poder, la mentira, el 
miedo o la libertad. 

La obra de Roldán López se distingue por una metodología interdiscipli-
nar y un estilo de análisis que combina la erudición literaria, el pensamiento 
filosófico y la perspectiva escénica. A lo largo del libro, el autor transita con 
solvencia tanto por la exégesis minuciosa de textos dramáticos barrocos, 



EL MAL EN ESCENA: LAS MÁSCARAS DEL DEMONIO EN LAS COMEDIAS BARROCAS DEL SIGLO DE ORO 

11 

como por reflexiones teóricas de calado que dialogan con la filosofía y la 
crítica contemporánea. Su estructura abarca diversos ejes complementa-
rios. En primer lugar, ofrece una contextualización histórica y cultural: si-
túa al lector en el ambiente del teatro barroco, describiendo las convencio-
nes de la puesta en escena del Siglo de Oro, las creencias populares sobre lo 
demoníaco y las estrategias escénicas para representarlo. Este trasfondo 
convierte el estudio en algo más que un análisis literario: es una inmersión 
en la cosmovisión barroca, en sus luces y sombras, con el diablo como sím-
bolo clave de la época. 

Tras esa base contextual, Roldán organiza su indagación en capítulos 
dedicados al estudio de las diversas “máscaras” del demonio identificadas 
en las comedias áureas, recorriendo otros casos paradigmáticos: desde el 
demonio embaucador ya mencionado –explorando obras de Lope de Vega y 
Tirso de Molina donde este arquetipo predomina– hasta el demonio bestial 
y grotesco que encarna el miedo físico en ciertas farsas o entremeses, pa-
sando por el demonio tentador teológico de dramaturgos como Calderón, 
cuya profundidad alegórica roza cuestiones existenciales. Cada capítulo, no 
obstante, trasciende la mera catalogación. Roldán establece diálogos críti-
cos entre las obras: compara, por ejemplo, cómo un mismo motivo –el pacto 
satánico, la aparición del diablo como criado, la inversión burlesca de un 
ritual sagrado– es tratado por distintos autores, revelando matices ideoló-
gicos en el espacio dramático específico del texto. Así, descubrimos que las 
máscaras del demonio en el Siglo de Oro no son uniformes sino polifónicas: 
el Mal escénico puede adoptar la risa carnavalesca en un contexto, la ame-
naza velada en el compás de espera de un soliloquio o la gravedad pavorosa 
en un giro de la acción, según el mensaje que el dramaturgo quiera transmi-
tir. 

Un rasgo notable del enfoque de Roldán es su capacidad para conectar 
ese corpus barroco con problemas y teorías contemporáneas. Su formación 
filosófica se hace patente cuando, por ejemplo, vincula la figura del diablo 
con la noción del “Otro” radical de la filosofía existencial, o cuando analiza 
el artificio teatral del Mal a la luz de la crítica de la ideología (pues cada 
demonio escénico cuestiona, en el fondo, las narrativas oficiales del Bien de 
su tiempo). De manera implícita, Roldán recupera también la voz de 



CARLOS ROLDÁN LÓPEZ 

12 

pensadores modernos que han reflexionado sobre el mal y la máscara –uno 
podría evocar a Baudrillard hablando de simulacros, a Bataille y el erotismo 
de lo prohibido, o a Eco explorando la estética de lo feo–, aunque no estén 
explícitamente citados en la obra, su impronta se siente en la profundidad 
con que desmenuza símbolos y significados. Este diálogo soterrado del tea-
tro clásico con la filosofía y la teoría crítica enriquece el libro y le otorga un 
alcance que va más allá de lo meramente historicista: El Mal en escena no 
solo nos habla de la complejidad literaria, dramatúrgica y teológica del Siglo 
de Oro, nos habla de nosotros mismos en tiempo presente –de cómo enten-
demos hoy la representación como herederos de aquella intensa y prolífica 
vida teatral. 

Los hallazgos de Roldán López aportan al campo de los estudios escéni-
cos contemporáneos una perspectiva fresca y necesaria. Hasta ahora, si bien 
existían trabajos sobre la iconografía del diablo en el arte o análisis puntua-
les de obras con temática demoníaca, pocos habían abordado de forma in-
tegral y sistemática el rol del demonio en el teatro áureo como hace este 
libro. Roldán consigue articular un panorama coherente donde cada “dia-
blura” escénica cobra sentido en una constelación conceptual: entendemos 
mejor por qué el público barroco necesitaba reírse del diablo vistiéndolo de 
torpe bufón en ciertas comedias, o por qué en otras era crucial mostrarlo 
sofisticado y verosímil para que la tentación resultase creíble.  

En cierto modo, Roldán López nos recuerda que el teatro siempre ha 
sido un arte de la ilusión consciente: un juego de apariencias pactado con el 
espectador. Y el diablo, maestro de la ilusión por excelencia, es un recurso 
óptimo para examinar ese juego. La idea del Mal, encarnada en la figura del 
diablo en la comedia áurea, anticipa preguntas sobre la manipulación de la 
realidad, la puesta en escena del poder y la psicología de la seducción que 
resuenan en la era contemporánea. ¿No se relacionan acaso estas artimañas 
con las trampas actuales de la posverdad y las “fake news”? ¿No estamos 
conviviendo con otro tipo de embaucadores, ya sea de naturaleza real o ar-
tificial?  Si el demonio del Siglo de Oro vistió máscaras variadas para hacerse 
presente en las tablas, ¿cuáles son las máscaras del Mal en nuestros días?  



EL MAL EN ESCENA: LAS MÁSCARAS DEL DEMONIO EN LAS COMEDIAS BARROCAS DEL SIGLO DE ORO 

13 

Tal vez ya no nos enfrentamos a Satanás con cuernos en un entarimado 
al aire libre, pero la cultura actual –el cine, la hibridación tan propia de las 
artes escénicas, el ocio digital, incluso los videojuegos– sigue poblada de fi-
guras que encarnan el Mal con diferentes disfraces. Pienso en los villanos 
carismáticos de nuestras narrativas, en los monstruos cotidianos que re-
trata el teatro documental, o en las distorsiones virtuales que nos acechan 
tras la pantalla. ¿No es acaso el Joker contemporáneo una reinvención del 
bufón diabólico, riendo de la sociedad mientras siembra caos? ¿No adoptan 
ciertos líderes manipuladores la máscara del salvador, como modernos em-
baucadores que nos llevan a pactos fatídicos? Las otredades malignas siguen 
ahí, mutando con la época, pero esencialmente reconocibles. 

El legado del teatro áureo y el análisis de Roldán López nos impulsan a 
reconocer en esas nuevas formas la verdad sempiterna: el Mal siempre ne-
cesita un rostro, una escena donde representarse. Seguimos recurriendo a 
la teatralización para procesar aquello que nos fascina y aterra a la vez. La 
escena contemporánea, con todos sus recursos tecnológicos y estéticos, 
continúa siendo terreno fértil para esta exploración. Directores y dramatur-
gos de hoy, conscientemente o no, son herederos de Lope, Tirso y Calderón 
cuando deciden materializar lo maligno sobre un escenario. Cada vez que 
en una obra actual un personaje cruza la línea hacia la violencia, la corrup-
ción o la mentira sistemática, asistimos a una nueva máscara del demonio 
que toma forma. Puede que ya no hablemos en términos teológicos, pero la 
idea persiste como arquetipo narrativo y dramático, este es una de las hipó-
tesis más necesarias de esta investigación en forma de ensayo. 

Invito, pues, al lector a adentrarse en las páginas de El Mal en escena con 
espíritu abierto y curioso. Hallará en ellas no solo un minucioso recorrido 
por las comedias barrocas donde el demonio deja su impronta, sino también 
una controvertida conversación sobre por qué nos atrae poner al Mal sobre 
las tablas. Queda abierta una ventana a la reflexión más allá del libro: las 
preguntas escénicas contemporáneas sobre la representación del Mal y su 
persistencia simbólica. ¿Cómo poner en escena el Mal sin trivializarlo ni glo-
rificarlo? ¿De qué modo los símbolos heredados –el demonio con cuernos, 
la máscara sonriente del villano– siguen teniendo eficacia comunicativa 
frente a públicos modernos? El Mal en escena proporciona claves valiosas.  



CARLOS ROLDÁN LÓPEZ 

14 

En este punto, resulta inevitable evocar la reflexión benjaminiana sobre 
la pérdida del aura, esa fractura que inaugura la reproductibilidad técnica y 
despoja a la obra de su “aquí y ahora”, sustituyéndolo por un espejismo de 
presencia multiplicada. Si en el Barroco el rayo de Zeus era todavía una re-
miniscencia viva —una potencia sagrada capaz de devenir sombra, máscara, 
ficción y artificio—, en la modernidad ese fulgor se ha vuelto apenas un res-
plandor residual, un eco debilitado que el teatro persigue mientras avanza 
hacia un futuro incierto. La escena contemporánea, atravesada por panta-
llas, simulacros y tecnologías de desdoblamiento, se enfrenta al desafío de 
recomponer esa energía perdida sin recaer en la nostalgia. Quizá por eso el 
demonio barroco, con su teatralidad excesiva y su arsenal de disfraces, 
vuelve a interpelarnos: recuerda que toda forma escénica nace del gesto de 
volver visible lo invisible, incluso cuando el aura se disuelve y solo queda la 
voluntad persistente de convocar, entre luces mortecinas, la intensidad ori-
ginaria del mito. 

Bibliografía 

Arellano, I. (2000). El diablo en el teatro clásico español. Ediciones del Laberinto. 
Benjamin, W. (2024). La obra de arte en la época de su reproductibilidad técnica (Edición 

Kindle). Buenos Aires: Ediciones Godot. 
Detienne, M. (1986). Dioniso a cielo abierto. Taurus. 
Fischer-Lichte, E. (2011). Estética de lo performativo. Abada. 
González Cid, L. (2019). Estudio de los procesos de representación contemporánea 

de los clásicos del Siglo de Oro mediante el Corpus piramidal de la puesta en 
escena (CPPE) [Tesis doctoral, Universidad Rey Juan Carlos]. Repositorio Insti-
tucional URJC. http://hdl.handle.net/10115/17609 

Lehmann, H.-T. (2013). Teatro posdramático (F. Rodríguez, Trad.). Paso de Gato. 
Ruiz Ramón, F. (2011). Historia del teatro español: desde sus orígenes hasta 1900 (9ª ed.). 

Madrid: Cátedra. 

http://hdl.handle.net/10115/17609


15 

 

INTRODUCCIÓN 

En el presente estudio se analizará la figura del demonio como perso-
naje teatral en la dramaturgia española del Siglo de Oro, desde la perspec-
tiva aristotélica del drama. Para ello, haremos un recorrido por las piezas de 
contenido teológico y las comedias en las que el demonio aparece caracte-
rizado moviendo al público a la risa o al error, con consecuencias gravosas, 
y por aquellas comedias en las que esta caracterización va buscando ridicu-
lizarle. 

Trataremos de configurar y sistematizar una perspectiva dramatúrgica 
de lo diabólico en un momento histórico caracterizado por la sobreexposi-
ción y la fragmentación de esta figura, por motivos fundamentalmente re-
ligiosos, incidiendo en la comicidad de la misma a través de tres figuras con-
solidadas en el imaginario: el bufón, el monstruo o la bestia y el embaucador. 
Aunque posiblemente, estas tres máscaras desvelen otras. 

Si bien hay una gran cantidad de artículos y comentarios científicos, so-
bre todo en anuarios y obras sobre el Siglo de Oro que comentan la drama-
turgia diabólica en las comedias, precisamente es por su fragmentación y 
dispersión, por lo que se abordó este tema de investigación. Nos centramos 
en las comedias, no tanto en los autos sacramentales, aunque si en estos el 
diablo mueve a la risa también se los ha de utilizar.  

En este trabajo de investigación no nos interesan tanto los ejes teológi-
cos y filosóficos que sustentaron la puesta en escena de lo diabólico, sino el 
análisis de la función dramatúrgica del mismo, es decir, el diablo aparece 
como personaje cuya función de representación del esquema teológico pre-
vio, debía unas veces mover a la risa al público, otras mover al terror, y fi-
nalmente ser la imagen misma de la seducción en la que no se debía caer, 
preconfiguración quizá de la representación del modelo fáustico posterior.  

En este contexto, profundizaremos expresamente en el aspecto más 
profano y comediante del personaje del diablo, concretado en tres máscaras 
consolidadas en la dramaturgia del Siglo de Oro: El diablo como bufón, como 



CARLOS ROLDÁN LÓPEZ 

16 

embaucador y finalmente como monstruo. Veremos si estas tres máscaras 
nos permitirán establecer un arquetipo teatral cómico o actante de la come-
dia que vendría a resituar lo diabólico dentro de los recursos de la comici-
dad. Esperamos encontrarnos máscaras plurales, es decir, máscaras que des-
velan u ocultan otras máscaras. A partir de aquí, seleccionaremos las piezas 
de dramaturgos del Siglo de Oro donde aparecen estas tres máscaras, con 
especial incidencia en Calderón y Lope de Vega, pero también otros como 
Mira de Amescua, Tirso de Molina o Ruiz de Alarcón. 

En todas las piezas seleccionadas el demonio juega un papel muy visible 
(aunque sea en algunas, invisible) y hay muchas más en las que aparece muy 
tangencialmente, al menos cincuenta, que nos servirán para fortalecer las 
máscaras que aparecen en éstas. No todas son comedias, pero sí los roles 
diabólicos son los mismos que en las comedias. El demonio parece ser no 
uno, sino muchísimos personajes. Puede ser un recurso, un atajo, como dice 
la Biblia, es "legión". Sirve para hablar de muchas cosas distintas en un solo 
recurso. 

Como se ha mencionado, el enfoque será el dramatúrgico. Es decir, se 
focalizará el análisis y el estudio de la dramaturgia del personaje del demo-
nio en los principales autores del Siglo de Oro. También, en los casos en los 
que nos sea posible acceder a ello, cómo esta dramaturgia del diablo fue re-
presentada por escenógrafos, directores y actores. 

Se trata de analizar la figura del diablo, en su función dramatúrgica, en 
autores clásicos del Siglo de Oro español, pero también nos planteamos los 
siguientes objetivos: 

1.-Estudiar la Comedia Española del Siglo de Oro, y su representatividad 
escénica en la contemporaneidad. 

2.-Analizar la figura del diablo, desde la perspectiva aristotélica de la 
comedia. 

3.-Clarificar y sistematizar adecuadamente las numerosas apariciones 
del demonio en las comedias españolas del Siglo de Oro.  

4.-Conceptualizar lo diabólico como una máscara dramática en su sen-
tido genuino. 



EL MAL EN ESCENA: LAS MÁSCARAS DEL DEMONIO EN LAS COMEDIAS BARROCAS DEL SIGLO DE ORO 

17 

Veremos como el demonio se configura en el teatro español del Siglo de 
Oro como un actante completo, constituido por una pluralidad de máscaras 
que mueven al público a la risa y/o al terror, y con una función dramatúr-
gica singularizada que puede ser trabajada desvinculada de esquemas teo-
lógicos y filosóficos previos. 

Se desarrollará una investigación descriptiva de la documentación se-
leccionada, en la que la centralidad radica por tanto en la selección y argu-
mentación aplicada a una figura concreta de las artes escénicas, y la docu-
mentación y bibliografía que nos permitan establecer el discurso en torno a 
la descripción de forma objetiva y sistemática de los contenidos. También 
podríamos, en su caso, analizar a través de la observación dominante, con 
especial énfasis de la observación participante de las puestas en escena que 
en la actualidad presentan las máscaras estudiadas en este trabajo. 

Según Oliva (2004) en la actualidad el espectáculo teatral tiene una alta 
dependencia de elementos ajenos a la escritura. Principalmente, existen ba-
rreras comerciales o económicas que obstaculizan su libertad creativa, pero 
también se deben contemplar aspectos y condicionamientos de los medios 
técnicos y artísticos, que se han desarrollado notablemente en los últimos 
años. En efecto, los dramaturgos deben incorporar estos medios al proceso 
de creación artística, a la vez que conviven con tendencias teatrales que no 
necesariamente son determinadas en forma exclusiva por los autores sino 
por todo el conjunto de creadores que interviene en una puesta en escena. 
En este sentido, es posible plantear que más que en ningún momento de su 
historia, el teatro se ha convertido en un hecho colectivo, el cual se nutre 
en buena medida de la conciliación del interés literario del arte dramático –
en nuestro caso focalizado en la figura del diablo en el teatro áureo español 
–y el teatro novohispano- con el contexto social e histórico. 

Analizaremos las obras de los principales autores del Siglo de Oro en los 
que aparezca de forma directa la figura del demonio como desencadenante 
de tramas o acciones, por lo que recurriremos a los fondos documentales 
disponibles de las piezas dramáticas del Siglo de Oro. 



CARLOS ROLDÁN LÓPEZ 

18 

El conjunto de piezas leídas, y sobre las que se han realizado las líneas 
de investigación, estableciendo una línea cronológica y geográfica, son las 
siguientes:  

a) Lope de Vega: El Antecristo, La gran columna fogosa, San Basilio Magno, La
famosa comedia del nuevo mundo descubierto por Cristóbal Colón, El peregrino en 
su patria.  

b) Otros autores del Siglo de Oro: Mira de Amescua: El esclavo del demonio, 
El rico avariento; Agustín Moreto: Caer para levantar; El ermitaño galán y el me-
sonero del cielo. 

c) Calderón de La Barca: El mágico prodigioso, Las cadenas del demonio, No
hay cosa como callar, El veneno y la triaca, El pastor Fido, El día mayor de los días. 

d) Teatro Novohispano: Comedia de los Reyes Magos y La educación de los
hijos. 

Asimismo, analizaremos bibliografía científica y académica de investi-
gadores consagrados que versen sobre el teatro del Siglo de Oro, incidiendo 
en los que puedan basarse en la figura del demonio desde la perspectiva tea-
tral y dramatúrgica. Recurriremos a las puestas en escena disponibles, bien 
en fondos documentales audiovisuales, bien en la práctica escénica contem-
poránea. 


