EL MAL EN ESCENA: LAS MASCARAS DEL
DEMONIO EN LAS COMEDIAS BARROCAS
DEL SIGLO DE ORO






CARLOS ROLDAN LOPEZ

EL MAL EN ESCENA: LAS MASCARAS DEL
DEMONIO EN LAS COMEDIAS BARROCAS
DEL SIGLO DE ORO

EDITORIAL SINDERESIS
2025



12 edicidn, 2025
© Carlos Rolddn Lépez

© 2025, Editorial Sindéresis

Calle Princesa, 31, planta 2, puerta 2 - 28008 Madrid, Espafia
info@editorialsinderesis.com

www.editorialsinderesis.com

ISBN: 979-13-87929-39-8
Depésito legal: M-27882-2025
Produce: Oscar Alba Ramos

Impreso en Espafia / Printed in Spain

Reservados todos los derechos. De acuerdo con lo dispuesto en el cédigo Penal, podrén ser
castigados con penas de multa y privacién de libertad quienes, sin la preceptiva autoriza-
cidn, reproduzcan o plagien, en todo o en parte, una obra literaria, artistica o cientifica,
fijada en cualquier tipo de soporte.



A Sara Ballesteros, gran amiga y mejor actriz

A Sara somos@agua, por inspirar mis clases y su activismo universal
A Liuba, Aurora, Patricia, Rey, y Gael, por la amistad reencontrada

A Odette, una nifia mégica.






INDICE

PIOLOZO c..ovevrireeiriisisisrisississsississssissas s sssasssssssssssssssssssasssssssasssssssassssassas 9
INELOAUCCION ...ttt 15
L. Estado de 1a cuestion ............ccvvevveuveeiniinieineeeieireeieieieiseieieissanns 19
L1. El arte de la dramaturgia en el Siglo de OF0.......c.ovverrevvrvrvcvrrrnrrirrnanns 19
1.2. Antecedentes en el MediOeVO ......c.veeevverveunvereeireieiseiresissisississssssssssasens 19
1.3. El demonio en la dramaturgia espariola del Siglo de Oro............c.ccu..... 21
1.4. Articulacién presencia-latencia del demonio...........c.eeeeevveevrvrrvuerrerreunn. 26
L5, ELPACEO fAUSLICO vovuvervrnrrrsrrarsrsssssrssssissssssssssissssesssssssssssssssssssssssssssssess 28
L6. Las comedias de santos COMO SUDGENETO....uuevrvervrrrveerrisssrirsssrissrissssns 32
L7. EL QUEO SACTAMENEAL c..evvevverirerveirririnsirisissisisissaeississasississsssssssssssasens 34
L.8. Entre la profandcién y la transgreSion........eeeneesrisssissssssssssssssssens 35
1.9. Apariencia y discursividad del demonio en la comedia nueva.............. 37
1.10. Impacto de los demonios de EL BOSCO ...c.vvvuevrvrsernsesrissssisssssissasissssnes 41
L.11. La comicidad como elemento vital de la produccién dured.................. 43
Capitulo 1. Las mascaras del demonio en las comedias de
LOPE A€ VEZA....coveiririririereirsinisisssississsissssssisssssssssasssssssssssssssssssassns 47
1.1. Caracteristcas de la comedia nueva de Lope de Vega..........ocvveevrvunnee 48
1.2. La gran columna fogosa, San Basilio el MAgno...........c.cccvvvvrrersrirvnenns 51
1.3. EL peregrino en SU PALTiA ....c.ceeeeereurvereuneeresneeneanessessssesssssesssssesssssssenns 56
14, ELANEECTISEO ceuenveiveieiiisieisieiseisisiseasissisessissiseassssisssssssisssssssssssnsases 59
1.5, La famosa comedia del nuevo mundo descubierto por Cristébal Co-

[0M ettt 61
1.6. Otras comedias RAGIOGTAfiCAS....cvvuerrrrvrerrrririnrssssssissssissssssssssssssssssssens 66
1.7. Critica a las comedias de santos de Lope de Vega...........oeveureerrvunenns 70



Capitulo 2. El demonio en la dramaturgia de Mira de Ames-

Cua y AGUSEIN MOTELO .....c.ovevrirriiiiiciieiciieisiie e sssians 75
2.1 MIFQ@ @ AMESCUA c..evvrveverirririsirsisississisississasississasinsisssissssssssssssssssasens 82
2.1.1. El esclavo del demonio .........ocvvueeveurvereeneeseeneneisieieiseieiseneane 85
2.1.2. E1 TICO QVATIENTO .euvvreereirreireireieisieseissisieissisisssssassssssssissassans 91
2.1.3. El ermitafio galdn y la mesonera del cielo..........cccvvrrerrrunnnne 96
2.2, AGUSEIN MOTLO cauevvreviriecriiseisiscrsiiscisissssssissssssssssissssssisssssssssssssssssens 99
2.2.1. Caer para leVantar........ccveveirvsrssisssississsisssssisssssssssssnsns 110
2.2.2. Santa ROSA del Perti......cuvueurrereureereireieiseieiieiseisieieisesssisessans 113
Capitulo 3. Las mascaras del demonio en las comedias de
Calderdn de 1a Barca.............cveveuevuveeneuceeeeneeeeeieieseiseiseississsssissseans 119
3.1. EL MAGICO PTOAIGIOSO .euvrvrvrerreriireirsirerneireiniiriasisnessssssssssessssssssssssssssanes 120
3.2. Las cadenas del demonio .........c.ueeeeeuveeeeseuneueeneineeineiseeseisiseisesissiseaeens 130
3.3. N0 hay coSA COMO CALAT c..euververererieirririrriresirsisesissisie s ississasans 132
3.4. EI VENeno Y LA triACA ..euevueereerercereeriereieeireineisiisiiseissevsie e sssssesssssanes 135
3.5. ELd{a Mayor de 10S diAs ........c.cvvevvevrvvirinveirissieisrisissssisssisssssssssssssassnnns 139
3.6. El demonio en los autos SACTaMeNtales...........oc.eveeeneerevunverinsuneasessaneanens 143
Capitulo 4. El demonio en el teatro novohispano......................... 151
4.1. Caracteristicas del teatro NOVONISPANO ....veevevvrverveireerirsirissirsssisssssasens 153
4.2. El diablo en la Comedia de 10S ReYes.........cvuvvrevvvvvivrnvvsrinsirrsrssrissasinnns 179
4.3. La educdcin de [0S RIJOS .....cv.cvvveveevnvvsrinsesnissseissisissssssssssssssssssssssassssns 181
4.4, ViSION T@TOSPECEIVA..uvcrrrrrrrriireierriririsisssisssisisisssssssssssesssssssssssssssssasas 184
Aviso a navegantes en la era de la Inteligencia Artificial ........... 187

Marcador no definido.

Referencias Bibliograficas............cooevvvvvvveinveinsinrsssnsisissssssinsnnns 197



PRrROLOGO

EL ARTIFICIO DEL ABISMO: PENSAR EL MAL EN EL
TEATRO DEL SIGLO DE ORO

LiuBA GONZALEZ CID (URJC)

Zeus fulmina con su rayo a la madre mortal, y de esa incandescencia
tragica solo queda un vestigio palpitante: un hijo no nacido, rescatado a toda
prisa y cosido en el muslo del dios. As{ gesta Zeus a Dioniso, en un acto que
es a la vez sublime y absurdo. Del muslo herido del padre de los dioses nace
un dios nuevo, Dioniso, portando la risa y el delirio como antorchas. Es una
gestacidn ridicula a los ojos de la razén, un nacimiento imposible que solo
el artificio divino explica: el cuerpo del dios suple el vientre humano per-
dido. Como sombra del rayo queda la méscara de Dioniso, dios doblemente
nacido, que cubrird con su sonrisa frenética el misterio de esa segunda vida.
En la teatralidad primordial de este mito, la mascara se consolida como me-
diadora entre lo divino y lo humano: si la visién directa de Zeus calcina, el
teatro surge como distancia sagrada, artificio nacido del reldmpago para
que los hombres puedan mirar lo imposible sin perecer. Dioniso, cosido en
la herida de Zeus, es ya alteridad encarnada, dios otro desde su origen: nifio
mortal y dios inmortal, actor primero de una escena donde la verdad nece-
sita disfraz para revelarse. La mascara teatral, nacida de aquel reldmpago
original, funda la posibilidad misma de la escena: revela y oculta, hiere y
sana, permitiendo que la representacién del mundo —y del Mal que en él
acecha— sea posible sin destruirnos.

Siglos después de los mitos olimpicos, en el Barroco del Siglo de Oro es-
pafiol, el teatro retomé aquel espiritu dionisiaco de la mascara encarnada
entre el bien y el mal. En plena Contrarreforma, bajo la atenta mirada de la
ortodoxia catdlica, los dramaturgos de los siglos XVI y XVII idearon mil re-
cursos para representar al Demonio sin traspasar los limites de la censura:
travestido de fraile o de mendigo, envuelto en harapos o ataviado con



CARLOS ROLDAN LOPEZ

elegantes ropajes cortesanos, grotesco bufén o caballero sombrio, el Mal
adopté mdscaras multiples en la imaginacién barroca. No es extrafio, por
ello, que autores como Tirso de Molina, Mira de Amescua, Calderén de la
Barca o Lope de Vega—cada uno desde su propio lenguaje dramatico— in-
corporaran con naturalidad al diablo en sus tramas: unas veces disfrazado
para tentar, otras como figura doctrinal o como presencia burlona, motor
de la accidn. La escena durea, heredera de la tradicién medieval de morali-
dades y autos sacramentales, conjuré lo demonfaco con la seguridad de po-
der exorcizarlo con el ultimo aplauso al término del remate festivo de la
mojiganga. Cada comedia fue asi un ensayo general del infierno domesti-
cado: una posibilidad de dar rostro al Mal -ridiculizarlo, dialogar con él, in-
cluso otorgarle la palabra- una negociacién con la otredad maligna para
comprenderla y derrotarla simbdlicamente.

En este rico contexto escénico e ideoldgico se inscribe la investigacion
de Carlos Roldan Lépez, cuya obra El Mal en escena: Las mdscaras del demo-
nio en las comedias barrocas del Siglo de Oro examina con rigor filoséfico y
sensibilidad critica la presencia del diablo en el corpus teatral, atendiendo
a las formas en que el Siglo de Oro articula —en plena encrucijada de mo-
dernidad— sus tensiones morales, estéticas y culturales. Roldan Lépez no se
contenta con un inventario erudito de apariciones demoniacas en el teatro
aureo; va mas alla, leyendo al demonio como una categoria critica en si
misma, un simbolo poliédrico que permite desentrafiar las tensiones mora-
les, estéticas y politicas del Barroco -y por extrapolacién, de nuestra propia
actualidad. Para Roldan, el demonio escénico es mucho mas que un perso-
naje folcldrico o teoldgico: es un actante cuya funcién revela las grietas y
anhelos del alma humana en cada trama. Su enfoque filoséfico nos anima a
comprender el personaje del diablo como idea, no solo como ente mitolé-
gico: cada mascara que el Mal adopta en escena encierra un significado, un
comentario velado sobre la condicién humana, el poder, la mentira, el
miedo o la libertad.

La obra de Roldédn Lépez se distingue por una metodologia interdiscipli-
nar y un estilo de andlisis que combina la erudicién literaria, el pensamiento
tiloséfico y la perspectiva escénica. A lo largo del libro, el autor transita con
solvencia tanto por la exégesis minuciosa de textos dramaticos barrocos,

10



EL MAL EN ESCENA: LAS MASCARAS DEL DEMONIO EN LAS COMEDIAS BARROCAS DEL SIGLO DE ORO

como por reflexiones tedricas de calado que dialogan con la filosoffa y la
critica contempordnea. Su estructura abarca diversos ejes complementa-
rios. En primer lugar, ofrece una contextualizacién histérica y cultural: si-
tua al lector en el ambiente del teatro barroco, describiendo las convencio-
nes de la puesta en escena del Siglo de Oro, las creencias populares sobre lo
demoniaco y las estrategias escénicas para representarlo. Este trasfondo
convierte el estudio en algo mas que un andlisis literario: es una inmersién
en la cosmovisién barroca, en sus luces y sombras, con el diablo como sim-
bolo clave de la época.

Tras esa base contextual, Rolddn organiza su indagacién en capitulos
dedicados al estudio de las diversas “mdscaras” del demonio identificadas
en las comedias 4ureas, recorriendo otros casos paradigmaticos: desde el
demonio embaucador ya mencionado -explorando obras de Lope de Vega y
Tirso de Molina donde este arquetipo predomina- hasta el demonio bestial
y grotesco que encarna el miedo fisico en ciertas farsas o entremeses, pa-
sando por el demonio tentador teolégico de dramaturgos como Calderén,
cuya profundidad alegérica roza cuestiones existenciales. Cada capitulo, no
obstante, trasciende la mera catalogacién. Roldan establece didlogos criti-
cos entre las obras: compara, por ejemplo, cémo un mismo motivo —el pacto
satdnico, la aparicién del diablo como criado, la inversién burlesca de un
ritual sagrado- es tratado por distintos autores, revelando matices ideolé-
gicos en el espacio dramatico especifico del texto. Asi, descubrimos que las
mascaras del demonio en el Siglo de Oro no son uniformes sino polifénicas:
el Mal escénico puede adoptar la risa carnavalesca en un contexto, la ame-
naza velada en el compds de espera de un soliloquio o la gravedad pavorosa
en un giro de la accidn, segiin el mensaje que el dramaturgo quiera transmi-
tir.

Un rasgo notable del enfoque de Roldén es su capacidad para conectar
ese corpus barroco con problemas y teorfas contemporaneas. Su formacién
filoséfica se hace patente cuando, por ejemplo, vincula la figura del diablo
con la nocién del “Otro” radical de la filosofia existencial, o cuando analiza
el artificio teatral del Mal a la luz de la critica de la ideologia (pues cada
demonio escénico cuestiona, en el fondo, las narrativas oficiales del Bien de
su tiempo). De manera implicita, Rolddn recupera también la voz de

11



CARLOS ROLDAN LOPEZ

pensadores modernos que han reflexionado sobre el mal y la mascara -uno
podria evocar a Baudrillard hablando de simulacros, a Bataille y el erotismo
de lo prohibido, o a Eco explorando la estética de lo feo-, aunque no estén
explicitamente citados en la obra, su impronta se siente en la profundidad
con que desmenuza simbolos y significados. Este didlogo soterrado del tea-
tro clasico con la filosofia y la teoria critica enriquece el libro y le otorga un
alcance que va mds alld de lo meramente historicista: El Mal en escena no
solo nos habla de la complejidad literaria, dramaturgica y teoldgica del Siglo
de Oro, nos habla de nosotros mismos en tiempo presente —-de cémo enten-
demos hoy la representacién como herederos de aquella intensa y prolifica
vida teatral.

Los hallazgos de Roldan Lépez aportan al campo de los estudios escéni-
cos contemporadneos una perspectiva fresca y necesaria. Hasta ahora, si bien
existian trabajos sobre la iconografia del diablo en el arte o andlisis puntua-
les de obras con tematica demoniaca, pocos habian abordado de forma in-
tegral y sistematica el rol del demonio en el teatro dureo como hace este
libro. Rolddn consigue articular un panorama coherente donde cada “dia-
blura” escénica cobra sentido en una constelacién conceptual: entendemos
mejor por qué el publico barroco necesitaba reirse del diablo vistiéndolo de
torpe bufén en ciertas comedias, o por qué en otras era crucial mostrarlo
sofisticado y verosimil para que la tentacidn resultase creible.

En cierto modo, Rolddn Lépez nos recuerda que el teatro siempre ha
sido un arte de la ilusién consciente: un juego de apariencias pactado con el
espectador. Y el diablo, maestro de la ilusién por excelencia, es un recurso
éptimo para examinar ese juego. La idea del Mal, encarnada en la figura del
diablo en la comedia 4urea, anticipa preguntas sobre la manipulacién de la
realidad, la puesta en escena del poder y la psicologia de la seduccién que
resuenan en la era contemporanea. ;No se relacionan acaso estas artimafias
con las trampas actuales de la posverdad y las “fake news”? ;No estamos
conviviendo con otro tipo de embaucadores, ya sea de naturaleza real o ar-
tificial? Si el demonio del Siglo de Oro vistié mascaras variadas para hacerse
presente en las tablas, ;cudles son las mdscaras del Mal en nuestros dias?

12



EL MAL EN ESCENA: LAS MASCARAS DEL DEMONIO EN LAS COMEDIAS BARROCAS DEL SIGLO DE ORO

Tal vez ya no nos enfrentamos a Satands con cuernos en un entarimado
al aire libre, pero la cultura actual -el cine, la hibridacién tan propia de las
artes escénicas, el ocio digital, incluso los videojuegos- sigue poblada de fi-
guras que encarnan el Mal con diferentes disfraces. Pienso en los villanos
carismaticos de nuestras narrativas, en los monstruos cotidianos que re-
trata el teatro documental, o en las distorsiones virtuales que nos acechan
tras la pantalla. ;No es acaso el Joker contemporaneo una reinvencién del
bufén diabdlico, riendo de la sociedad mientras siembra caos? ;No adoptan
ciertos lideres manipuladores la mascara del salvador, como modernos em-
baucadores que nos llevan a pactos fatidicos? Las otredades malignas siguen
ahi, mutando con la época, pero esencialmente reconocibles.

El legado del teatro dureo y el andlisis de Rolddn Lépez nos impulsan a
reconocer en esas nuevas formas la verdad sempiterna: el Mal siempre ne-
cesita un rostro, una escena donde representarse. Seguimos recurriendo a
la teatralizacién para procesar aquello que nos fascina y aterra a la vez. La
escena contempordnea, con todos sus recursos tecnoldgicos y estéticos,
continta siendo terreno fértil para esta exploracién. Directores y dramatur-
gos de hoy, conscientemente o no, son herederos de Lope, Tirso y Calderdén
cuando deciden materializar lo maligno sobre un escenario. Cada vez que
en una obra actual un personaje cruza la linea hacia la violencia, la corrup-
cidn o la mentira sistematica, asistimos a una nueva mdscara del demonio
que toma forma. Puede que ya no hablemos en términos teoldgicos, pero la
idea persiste como arquetipo narrativo y dramatico, este es una de las hipé-
tesis mas necesarias de esta investigacién en forma de ensayo.

Invito, pues, al lector a adentrarse en las paginas de El Mal en escena con
espiritu abierto y curioso. Hallard en ellas no solo un minucioso recorrido
por las comedias barrocas donde el demonio deja su impronta, sino también
una controvertida conversacién sobre por qué nos atrae poner al Mal sobre
las tablas. Queda abierta una ventana a la reflexién més alld del libro: las
preguntas escénicas contemporaneas sobre la representacién del Mal y su
persistencia simbdlica. ;Cémo poner en escena el Mal sin trivializarlo ni glo-
rificarlo? ;De qué modo los simbolos heredados el demonio con cuernos,
la mascara sonriente del villano- siguen teniendo eficacia comunicativa
frente a publicos modernos? El Mal en escena proporciona claves valiosas.

13



CARLOS ROLDAN LOPEZ

En este punto, resulta inevitable evocar la reflexién benjaminiana sobre
la pérdida del aura, esa fractura que inaugura la reproductibilidad técnica y
despoja a la obra de su “aqui y ahora”, sustituyéndolo por un espejismo de
presencia multiplicada. Si en el Barroco el rayo de Zeus era todavia una re-
miniscencia viva —una potencia sagrada capaz de devenir sombra, méscara,
ficcidn y artificio—, en la modernidad ese fulgor se ha vuelto apenas un res-
plandor residual, un eco debilitado que el teatro persigue mientras avanza
hacia un futuro incierto. La escena contemporanea, atravesada por panta-
llas, simulacros y tecnologias de desdoblamiento, se enfrenta al desafio de
recomponer esa energia perdida sin recaer en la nostalgia. Quiza por eso el
demonio barroco, con su teatralidad excesiva y su arsenal de disfraces,
vuelve a interpelarnos: recuerda que toda forma escénica nace del gesto de
volver visible lo invisible, incluso cuando el aura se disuelve y solo queda la
voluntad persistente de convocar, entre luces mortecinas, la intensidad ori-
ginaria del mito.

Bibliografia

Arellano, 1. (2000). El diablo en el teatro cldsico espariol. Ediciones del Laberinto.

Benjamin, W. (2024). La obra de arte en la época de su reproductibilidad técnica (Edicién
Kindle). Buenos Aires: Ediciones Godot.

Detienne, M. (1986). Dioniso a cielo abierto. Taurus.

Fischer-Lichte, E. (2011). Estética de lo performativo. Abada.

Gonzéalez Cid, L. (2019). Estudio de los procesos de representacién contemporanea
de los clésicos del Siglo de Oro mediante el Corpus piramidal de la puesta en
escena (CPPE) [Tesis doctoral, Universidad Rey Juan Carlos]. Repositorio Insti-
tucional URJC. http://hdl.handle.net/10115/17609

Lehmann, H.-T. (2013). Teatro posdramdtico (F. Rodriguez, Trad.). Paso de Gato.

Ruiz Ramén, F. (2011). Historia del teatro espariol: desde sus origenes hasta 1900 (9* ed.).
Madrid: Catedra.

14


http://hdl.handle.net/10115/17609

INTRODUCCION

En el presente estudio se analizard la figura del demonio como perso-
naje teatral en la dramaturgia espafola del Siglo de Oro, desde la perspec-
tiva aristotélica del drama. Para ello, haremos un recorrido por las piezas de
contenido teoldgico y las comedias en las que el demonio aparece caracte-
rizado moviendo al publico a la risa o al error, con consecuencias gravosas,
y por aquellas comedias en las que esta caracterizacidn va buscando ridicu-
lizarle.

Trataremos de configurar y sistematizar una perspectiva dramattrgica
de lo diabdlico en un momento histdrico caracterizado por la sobreexposi-
cién y la fragmentacién de esta figura, por motivos fundamentalmente re-
ligiosos, incidiendo en la comicidad de la misma a través de tres figuras con-
solidadas en el imaginario: el bufén, el monstruo o la bestia y el embaucador.
Aunque posiblemente, estas tres mascaras desvelen otras.

Sibien hay una gran cantidad de articulos y comentarios cientificos, so-
bre todo en anuarios y obras sobre el Siglo de Oro que comentan la drama-
turgia diabdlica en las comedias, precisamente es por su fragmentacién y
dispersidn, por lo que se abordd este tema de investigacién. Nos centramos
en las comedias, no tanto en los autos sacramentales, aunque si en estos el
diablo mueve a la risa también se los ha de utilizar.

En este trabajo de investigacién no nos interesan tanto los ejes teoldgi-
cos y filoséficos que sustentaron la puesta en escena de lo diabdlico, sino el
analisis de la funcién dramaturgica del mismo, es decir, el diablo aparece
como personaje cuya funcién de representacion del esquema teoldgico pre-
vio, debia unas veces mover a la risa al publico, otras mover al terror, y fi-
nalmente ser la imagen misma de la seduccién en la que no se debia caer,
preconfiguracién quiza de la representacién del modelo faustico posterior.

En este contexto, profundizaremos expresamente en el aspecto mas
profano y comediante del personaje del diablo, concretado en tres mascaras
consolidadas en la dramaturgia del Siglo de Oro: El diablo como bufén, como

15



CARLOS ROLDAN LOPEZ

embaucador y finalmente como monstruo. Veremos si estas tres mascaras
nos permitiran establecer un arquetipo teatral cémico o actante de la come-
dia que vendria a resituar lo diabdlico dentro de los recursos de la comici-
dad. Esperamos encontrarnos mascaras plurales, es decir, mascaras que des-
velan u ocultan otras mascaras. A partir de aqui, seleccionaremos las piezas
de dramaturgos del Siglo de Oro donde aparecen estas tres mascaras, con
especial incidencia en Calderén y Lope de Vega, pero también otros como
Mira de Amescua, Tirso de Molina o Ruiz de Alarcén.

En todas las piezas seleccionadas el demonio juega un papel muy visible
(aunque sea en algunas, invisible) y hay muchas mds en las que aparece muy
tangencialmente, al menos cincuenta, que nos servirdn para fortalecer las
mascaras que aparecen en éstas. No todas son comedias, pero sf los roles
diabdlicos son los mismos que en las comedias. El demonio parece ser no
uno, sino muchisimos personajes. Puede ser un recurso, un atajo, como dice
la Biblia, es "legién". Sirve para hablar de muchas cosas distintas en un solo
recurso.

Como se ha mencionado, el enfoque sera el dramatirgico. Es decir, se
focalizara el andlisis y el estudio de la dramaturgia del personaje del demo-
nio en los principales autores del Siglo de Oro. También, en los casos en los
que nos sea posible acceder a ello, cémo esta dramaturgia del diablo fue re-
presentada por escendgrafos, directores y actores.

Se trata de analizar la figura del diablo, en su funcién dramaturgica, en
autores cldsicos del Siglo de Oro espafiol, pero también nos planteamos los
siguientes objetivos:

1.-Estudiar la Comedia Espafiola del Siglo de Oro, y su representatividad
escénica en la contemporaneidad.

2.-Analizar la figura del diablo, desde la perspectiva aristotélica de la
comedia.

3.-Clarificar y sistematizar adecuadamente las numerosas apariciones
del demonio en las comedias espafiolas del Siglo de Oro.

4.-Conceptualizar lo diabdlico como una méscara dramdtica en su sen-
tido genuino.

16



EL MAL EN ESCENA: LAS MASCARAS DEL DEMONIO EN LAS COMEDIAS BARROCAS DEL SIGLO DE ORO

Veremos como el demonio se configura en el teatro espafiol del Siglo de
Oro como un actante completo, constituido por una pluralidad de méscaras
que mueven al publico a la risa y/o al terror, y con una funcién dramatur-
gica singularizada que puede ser trabajada desvinculada de esquemas teo-
1égicos y filoséficos previos.

Se desarrollard una investigacién descriptiva de la documentacién se-
leccionada, en la que la centralidad radica por tanto en la seleccién y argu-
mentacién aplicada a una figura concreta de las artes escénicas, y la docu-
mentacién y bibliografia que nos permitan establecer el discurso en torno a
la descripcidn de forma objetiva y sistematica de los contenidos. También
podriamos, en su caso, analizar a través de la observacién dominante, con
especial énfasis de la observacion participante de las puestas en escena que
en la actualidad presentan las mascaras estudiadas en este trabajo.

Segun Oliva (2004) en la actualidad el espectéculo teatral tiene una alta
dependencia de elementos ajenos a la escritura. Principalmente, existen ba-
rreras comerciales 0 econdmicas que obstaculizan su libertad creativa, pero
también se deben contemplar aspectos y condicionamientos de los medios
técnicos y artisticos, que se han desarrollado notablemente en los dltimos
afios. En efecto, los dramaturgos deben incorporar estos medios al proceso
de creacidn artistica, a la vez que conviven con tendencias teatrales que no
necesariamente son determinadas en forma exclusiva por los autores sino
por todo el conjunto de creadores que interviene en una puesta en escena.
En este sentido, es posible plantear que mas que en ningin momento de su
historia, el teatro se ha convertido en un hecho colectivo, el cual se nutre
en buena medida de la conciliacién del interés literario del arte dramatico -
en nuestro caso focalizado en la figura del diablo en el teatro dureo espafiol
-y el teatro novohispano- con el contexto social e histérico.

Analizaremos las obras de los principales autores del Siglo de Oro en los
que aparezca de forma directa la figura del demonio como desencadenante
de tramas o acciones, por lo que recurriremos a los fondos documentales
disponibles de las piezas dramaticas del Siglo de Oro.

17



CARLOS ROLDAN LOPEZ

El conjunto de piezas leidas, y sobre las que se han realizado las lineas
de investigacidn, estableciendo una linea cronoldgica y geografica, son las
siguientes:

a) Lope de Vega: El Antecristo, La gran columna fogosa, San Basilio Magno, La
famosa comedia del nuevo mundo descubierto por Cristébal Coldn, El peregrino en
su patria.

b) Otros autores del Siglo de Oro: Mira de Amescua: El esclavo del demonio,
El rico avariento; Agustin Moreto: Caer para levantar; El ermitafio galdn y el me-
sonero del cielo.

c) Calderén de La Barca: El mdgico prodigioso, Las cadenas del demonio, No
hay cosa como callar, El veneno y la triaca, El pastor Fido, El dia mayor de los dias.

d) Teatro Novohispano: Comedia de los Reyes Magos y La educacién de los
hijos.

Asimismo, analizaremos bibliografia cientifica y académica de investi-
gadores consagrados que versen sobre el teatro del Siglo de Oro, incidiendo
en los que puedan basarse en la figura del demonio desde la perspectiva tea-
tral y dramatdrgica. Recurriremos a las puestas en escena disponibles, bien
en fondos documentales audiovisuales, bien en la préictica escénica contem-
poranea.

18



